
Arcidiocesi di Sant’Angelo dei Lombardi-Conza-Nusco-Bisaccia

cammino7cattedrali

70VOLTE7 - LE FORZE DELL’AMORE
La misericordia ricevuta è il dono che può portare

molto frutto / Monteverde - I Incontro

“La misericordia è come una luce trasversalmente 
presente nell’intera costellazione delle forze dell’a-
more vero. Illumina l’orientamento al bene, il desi-
derio, la passione, la generosità, la creatività, l’ac-
coglienza, la responsabilità, la cura, la fedeltà, la 
fiducia, la pazienza, il perdono, la compassione. Sen-
za di essa, queste qualità sarebbero a tempo, condi-
zionate, limitate. La misericordia le rende complete e 
indistruttibili.” (da R. MANCINI, Il senso della miseri-
cordia, Romena Ed., Pratovecchio (AR) 2016, p. 101)

La Parola

Galati (5, 13-26) - Sotto la guida dello Spirito di Dio
13Voi infatti, fratelli, siete stati chiamati a libertà. Che questa liber-
tà non divenga però un pretesto per la carne; mediante l’amore 
siate invece a servizio gli uni degli altri. 14Tutta la Legge infatti 
trova la sua pienezza in un solo precetto: Amerai il tuo prossimo 
come te stesso. 15Ma se vi mordete e vi divorate a vicenda, badate 
almeno di non distruggervi del tutto gli uni gli altri! 16Vi dico dun-
que: camminate secondo lo Spirito e non sarete portati a soddisfa-
re il desiderio della carne. 17La carne infatti ha desideri contrari 
allo Spirito e lo Spirito ha desideri contrari alla carne; queste cose 
si oppongono a vicenda, sicché voi non fate quello che vorreste. 
18Ma se vi lasciate guidare dallo Spirito, non siete sotto la Legge. 
19Del resto sono ben note le opere della carne: fornicazione, im-
purità, dissolutezza, 20idolatria, stregonerie, inimicizie, discordia, 
gelosia, dissensi, divisioni, fazioni, 21invidie, ubriachezze, orge e 
cose del genere. Riguardo a queste cose vi preavviso, come già ho 
detto: chi le compie non erediterà il regno di Dio. 22Il frutto dello 
Spirito invece è amore, gioia, pace, magnanimità, benevolenza, 
bontà, fedeltà, mitezza, dominio di sé; 23contro queste cose non c’è 
Legge. 24Quelli che sono di Cristo Gesù hanno crocifisso la carne 
con le sue passioni e i suoi desideri. 25Perciò se viviamo dello Spi-
rito, camminiamo anche secondo lo Spirito. 26Non cerchiamo la 
vanagloria, provocandoci e invidiandoci gli uni gli altri. 

C
 a

 t 
e c

 h
 e 

s i
   

B 
i b

 l 
i c

 a

“vedere”. Forse per questo tanti discorsi o documenti non sono abitati dalla compassione, 
perché non nascono da un “vedere”, sono scritte a tavolino. Un conto è abitare nei 
palazzi, un conto è abitare con la gente e guardarla negli occhi ogni giorno e vederne nel 
volto la stanchezza, l’incapacità di essere quello che vorrebbe essere. “Misericordia” è in 
ebraico rachamim, la cui radice rimanda alle viscere uterine, al grembo materno; è così che 
capisco l’eccesso di misericordia di una mamma verso un figlio e di Dio verso i suoi figli. 
Perché li hanno partoriti. Hanno accettato anche quelle parti della loro vita che non sono 
ancora compiute, cercano di spingere in avanti quello che ancora pare piccolo e debole, 
incompleto
e immaturo.
Perdonare è non voler diventare come ciò che odi.
Giacobbe ha sul collo il fiato di suo fratello Esaù che lo insegue e intende ucciderlo, lo 
opprime la paura di morire e l’odio del fratello. Tutta la notte egli “lotta con l’angelo” (Gn 
32, 23-33), la parte più profonda di se stesso. In quella lotta trasforma la paura e l’odio in 
perdono. Al mattino Esaù, il fratello, si precipita verso Giacobbe e lo abbraccia. Il perdono 
richiede la lotta con noi stessi per non diventare come ciò che odiano. L’odio ha la forza 
di toglierti l’identità e farti forma di ciò che odi, se non riesci a portare il nome di colui 
che odi “un po’ più in là dell’odio e dell’invidia” (Salvatore Quasimodo). Dobbiamo trasformare 
il nostro istinto violento in dolcezza, la chiusura e in apertura; occorre che “non tramonti 
il sole sopra la vostra ira” (Ef  4, 26), perché se un dolore ci tormenta, ci possiamo sforzare 
finché vogliamo ma ci porteremo sempre dentro il bisogno di vendicarci. Il perdono 
libera il cuore quando va oltre le ferite, quando non c’è con la sconfitta dell’avversario, 
ma ha rispetto di quello che l’altro potrebbe essere e non riesce ad essere. Il perdono sa 
che la vita si manifesta in una maniera incredibilmente lenta e quotidiana.
Perdonare è ringraziare chi ti ha ferito.
Quante persone facciamo soffrire con il nostro odio, quante soffocano per il nostro 
rancore, quante sono prese nella rete delle nostre disperazioni. Nel cuore ferito si annida 
il bisogno di ferire gli altri, forse persino di essere feriti ancora. La terza fase del perdono 
è la più faticosa, ma la più necessaria per essere liberi finalmente da ciò che ti ha ferito. Ti 
perdono io, che sono stato la persona ferita. Ciò che abbiamo di più bello sono tutti quei 
punti della nostra vita che in origine possono aver fatto molto male, ma coi quali abbiamo 
imparato a vivere e che si sono trasformati in sorgenti di comprensione e di bene. “Beati i 
poveri che sono capaci di misericordia” (Mt 5, 7). Credo non ci sia niente di più alto di un povero 
che è capace non di vendetta ma di misericordia. Nel suo testamento Bernardette di
Lourdes dirà grazie a tutti coloro che l’hanno ferita perché quelle contrarietà l’hanno reso 
un’altra persona. Gesù ama coloro che gli hanno fatto del male, non ha risentimento, ama 
ed è questo amore che scioglie le durezze del cuore. Pietro lo rinnega tre volte e Gesù 
appena lo rivede sulla riva del lago non lo umilia, non lo riprende solennemente di fronte 
agli altri, non gli toglie la fiducia del primo posto fra gli apostoli. Gesù lo sfida sull’amore, 
proprio lì dove Pietro sembra più forte e più sicuro. Gesù sapeva che Pietro nonostante 
le sue debolezze avrebbe dato la vita per lui. Gli chiede per tre volte “Mi ami?” (Gv 21, 
15-19) fino a che le lacrime non sciolgono il suo peccato.

I n
 t 

e g
 r

 a
 z 

i o
 n

 e 
  -

   
S 

e g
 n

 i 
  d

 e 
i  

T 
e m

 p
 i

14



C
 a

 t 
e c

 h
 e 

s i
   

B 
i b

 l 
i c

 a
Esegesi

L’amore di Dio è misericordia: frutto dello Spirito

Gal 5, 13-26

A. vv. 13-15 	 La libertà per amare grazie al dono dello Spirito

B. v. 16 	 Il cammino secondo lo Spirito per non diventare
 		  prigionieri della carne      	                        
		  Gal 5, 13; Rm 8, 4; Ef 2, 3; 1Gv 2, 16; 1Pt 2, 11

C. vv. 17-18 	 L’opposizione tra Spirito e carne e la perdita della 
		  libertà
		  Rm 7, 15-23; Gc 4, 1-5; 1Pt 2, 11

D. vv. 19-21 	 Le opere della carne escludono dall’eredità del 
		  Regno
		  Gal 3, 23; Rm 6, 14; 1Cor 6, 9 ss.; Ef 5, 5; Ap 22, 15

C1. vv. 22-23 	Il frutto dello Spirito è la nuova legge dell’amore
		  Ef 5, 9; Fil 1, 11; 2Cor 6, 6; 1Tm 4, 12; 2Tm 2, 22; 	
		  2Pt 1, 5 ss.

B1. v. 24 	 L’appartenenza al Crocifisso libera dai desideri
 		  della carne
		  1Tm 1, 9; 1Cor 15, 23; Rm 6, 6; 8, 13; Col 3, 5; 1Pt 2, 11

A1. vv. 25-26	Il cammino secondo lo Spirito per non diventare
 		  vuoti nella dignità
		  Fil 2, 3; Rm 8, 4

I n
 t 

e g
 r

 a
 z 

i o
 n

 e 
  -

   
S 

e g
 n

 i 
  d

 e 
i  

T 
e m

 p
 i

Integrazione alla Lectio
Introduzione al percorso delle catechesi - Le forze dell’amore
In questi anni di cammino insieme abbiamo fatto nostre le provocazioni sull’apertura del 
cuore e sul come lasciar operare lo Spirito nella nostra vita: è solo in forza dello Spirito che
possiamo accogliere, vivere, comprendere ed essere il riflesso dell’amore misericordioso 
di Dio. Parimenti è solo in virtù della disposizione d’animo e del renderci responsabili di 
questo Dono che la nostra vita può davvero cambiare in meglio.
Lo Spirito che è Dono è per noi esperienza profonda di Misericordia, di Perdono, di in-
contro e abbraccio ricevuto rinnovato dal Padre nella misura in cui glielo permettiamo; è 
questo il Dono di cui ciascuno è responsabile perché possa portare frutto, anche 100 volte 
tanto (cf. Mc 4, 1-20)!
L’anno scorso, le meditazioni sui doni dello Spirito ci hanno provocato nel fare nostra la 
logica del dono e il come Dio ci ama per quello che siamo e chiama noi a fare altrettanto 
nei confronti dei nostri fratelli. Quest’anno la riflessione continua diventando un approfon-
dimento di come questi doni innescano un forza vitale in noi che ci inquieta, ci interpella, 
ci chiama a responsabilità e a scelte concrete di vita.
La differenza tra doni e frutti è quella che intercorre tra seme e frutto: il seme viene pian-
tato da un Qualcuno nel terreno della nostra vita e cresce all’inizio in modo inaspettato (cf. 
Mc 4, 26-27), ma si sviluppa in albero con forti radici e, in ultima analisi, ramifica e porta 
frutto solo nella misura in cui ce ne prendiamo cura, ci impegniamo a coltivarlo, a innestar-
lo, a potarlo, a irrobustirlo…
Le caratteristiche del frutto vengono maturate, grazie all’opera dello Spirito Santo, dal no-
stro spirito umano rinnovato, ossia dalla nostra capacità concreta di vivere la relazione con 
Dio; rispecchiano la natura di Dio, ma appartengono a noi!

LUIGI VERDI, IL DOMANI AVRÀ I TUOI OCCHI1

Da dove ripartire? Dal perdono…
Il perdono non è dimenticare le colpe del passato, ma non dilatarsi del cuore in uno scambio di vita (Gio-
vanni Vannucci)
Un grande valore il perdono, perché se non perdono il mio futuro si chiude in una forma 
che non permette più alla vita di scorrere. Il perdono richiede tre passaggi faticosi.
Perdonare è capire.
“Ama il prossimo tuo come te stesso” (Lv 19,18) in ebraico è “ama il prossimo perché è come te 
stesso”. Il male si accomoda nel cuore e nel cervello, si ripete fino all’insensibilità e spesso 
si riaffaccia ingannevole sotto altra forma quando pensavi di averlo allontanato. “Il serpente 
era la più astuta di tutte le bestie selvatiche che Dio aveva fatto…” (Gn 3, 1); Il male raggira, ci sopra, 
ci chiude vuole che noi non camminiamo. Capire non vuol dire giustificare, il male è male, 
capire è la misericordia che nasce da un cuore che conosce le proprie miserie, i propri 
dolori, i propri errori e che quindi riesce ad accogliere anche l’altro nella sua debolezza. Il 
samaritano si ferma non in nome di una legge morale, ma in quanto quelle ferite hanno 
destato in lui rispetto di fronte ad un’umanità sfigurata. La compassione nasce da un 

32
1 L. VERDI, Il domani avrà i tuoi occhi, Romena Ed., Pratovecchio Stia (AR) 2009, pp. 119-124.
__________________


