
Arcidiocesi di Sant’Angelo dei Lombardi-Conza-Nusco-Bisaccia

cammino7cattedrali

70VOLTE7 - LE FORZE DELL’AMORE
Resilienza: via di pace, di gioia e di vita

 Bisaccia - II Incontro
“I vangeli mostrano che Gesù, nella sua attività tera-
peutica, fa sempre appello alle risorse interiori del-
la persona che ha di fronte e la guarigione, quando 
avviene, avviene sempre in un quadro collaborativo, 
sinergico e dialogico in cui Gesù desta e fa sorgere le 
dinamiche interiori vitali della persona: pace, fede, 
capacità di fiducia e affidamento, gioia, vita, relazio-
ne.” (da L. MANICARDI, La resilienza. Via di guarigio-
ne e di vita, fondazionegraziottin.org, 2008)

La Parola		      	    Giudici (6, 11-24) - Il Signore è pace 
11Ora l’angelo del Signore venne a sedere sotto il terebinto di Ofra, che appar-
teneva a Ioas, Abiezerita. Gedeone, figlio di Ioas, batteva il grano nel frantoio 
per sottrarlo ai Madianiti. 12L’angelo del Signore gli apparve e gli disse: «Il 
Signore è con te, uomo forte e valoroso!». 13Gedeone gli rispose: «Perdona, 
mio signore: se il Signore è con noi, perché ci è capitato tutto questo? Dove 
sono tutti i suoi prodigi che i nostri padri ci hanno narrato, dicendo: «Il Si-
gnore non ci ha fatto forse salire dall’Egitto?». Ma ora il Signore ci ha abban-
donato e ci ha consegnato nelle mani di Madian». 14Allora il Signore si volse a 
lui e gli disse: «Va’ con questa tua forza e salva Israele dalla mano di Madian; 
non ti mando forse io?». 15Gli rispose: «Perdona, mio signore: come salverò 
Israele? Ecco, la mia famiglia è la più povera di Manasse e io sono il più pic-
colo nella casa di mio padre». 16Il Signore gli disse: «Io sarò con te e tu scon-
figgerai i Madianiti come se fossero un uomo solo». 17Gli disse allora: «Se ho 
trovato grazia ai tuoi occhi, dammi un segno che proprio tu mi parli. 18Intan-
to, non te ne andare di qui prima che io torni da te e porti la mia offerta da 
presentarti». Rispose: «Resterò fino al tuo ritorno». 19Allora Gedeone entrò in 
casa, preparò un capretto e con un’efa di farina fece focacce azzime; mise la 
carne in un canestro, il brodo in una pentola, gli portò tutto sotto il terebinto 
e glielo offrì. 20L’angelo di Dio gli disse: «Prendi la carne e le focacce azzime, 
posale su questa pietra e vèrsavi il brodo». Egli fece così. 21Allora l’angelo del 
Signore stese l’estremità del bastone che aveva in mano e toccò la carne e le 
focacce azzime; dalla roccia salì un fuoco che consumò la carne e le focacce 
azzime, e l’angelo del Signore scomparve dai suoi occhi. 22Gedeone vide che 
era l’angelo del Signore e disse: «Signore Dio, ho dunque visto l’angelo del 
Signore faccia a faccia!». 23Il Signore gli disse: «La pace sia con te, non temere, 
non morirai!». 24Allora Gedeone costruì in quel luogo un altare al Signore e 
lo chiamò «Il Signore è pace». Esso esiste ancora oggi a Ofra degli Abiezeriti. 

C
 a

 t 
e c

 h
 e 

s i
   

B 
i b

 l 
i c

 a

È fondamentale giungere a comprendere l’importanza - in noi e fuori di noi, nelle nostre 
relazioni - della presenza dei limiti, delle ferite, delle zone d’ombra, capire, alla luce del 
messaggio evangelico che tutto ciò che del nostro ed altrui mondo interiore è segnato 
dall’ombra e dal limite, è l’unica nostra ricchezza, e che proprio lì è possibile fare 
esperienza della nostra salvezza. Insomma, che non vi è nulla dentro di noi che meriti 
di essere gettato via.

Tutto può essere trasformato in grazia, persino il peccato, diceva Agostino. 
Persino la nostra sessualità ferita e le nostre nevrosi, aggiungeremo noi, a 
condizione di farne un’occasione per aprirsi, per accogliere e condividere. 
Avremmo perciò torto a disprezzarle. Dobbiamo invece imparare a farne 
buon uso. Sono materia di santità (Andre Daigneault, La via dell’imperfezione, 
Effatà Editrice, Cantalupa [TO] 2012, p. 17).

Se cominciamo a ragionare in questo modo, vuol dire che s’è compiuta in noi la vera 
conversione, la metànoia evangelica: abbiamo fatto nostro un pensiero «altro», ovvero 
siamo finalmente giunti a non pensare più che la «purezza», l’assenza di debolezza e di 
peccato, siano la nostra salvezza, ma proprio il contrario. La salvezza, la santità, sarà 
finalmente renderci conto della nostra verità, ovvero che siamo feriti, limitati, fragili, 
ma al contempo oggetto dell’amore «folle» di un Dio che - proprio perché siamo fatti così - 
viene a visitarci e ad inabitarci.

La santità ha così poco a vedere con la perfezione che ne è l’assoluto 
contrario. La perfezione è la viziata sorella minore della morte. La santità 
è il gusto forte della vita così com’è - una capacità infantile di rallegrarsi 
di ciò che è, senza chiedere nient’altro (Christian Bobin).

Il Vangelo rivela continuamente che tutto ciò che ha il sapore del limite racchiude in sé 
anche la possibilità del suo compimento. Gesù dice a ciascuno di noi: «Ama quella parte 
di te che non vorresti avere. Comincia ad avvolgerla con l’amore e alla fine constaterai 
di avere in te la perla preziosa, perché nella ferita riconosciuta, avvolta dall’amore, 
sperimenterai il tesoro che ti porti dentro».
Con insistenza il Vangelo ci esorta a «mettere nel mezzo» il nostro limite e la nostra 
fragilità (cfr. 1 uomo con la mano paralizzata, Mc 3,3 e Lc 6,8; il paralitico, Lc 5,19). 
Mettere nel mezzo le nostre zone d’ombra vuol dire riconoscere da una parte la loro 
esistenza, e dall’altra che esse, dinanzi alla resurrezione di Cristo, non sono l’ultima parola 
sulla nostra umanità. Dobbiamo deciderci se optare per la forza o per la debolezza. La 
nostra inadeguatezza, la nostra debolezza, è una forza più grande di ogni altra, poiché 
ha la forza stessa di Dio: «Quando sono debole è allora che sono forte» (2Cor 12,10). Questa 
verità dovrebbe tornare al centro del nostro vivere cristiano. Come già detto, nei Vangeli 
al centro della scena vi è sempre l’uomo nella sua malattia, nel suo essere ferito, debole e 
fragile. Perciò anche al centro dell’assemblea (della comunità, della nostra famiglia, della 
Chiesa…), al centro del nostro vivere da cristiani non campeggiano la forza, il farcela da 
sé, l’osservanza ossessiva dei precetti santi, l’essere moralmente irreprensibili... ma vi è 
solo la nostra debolezza.

I n
 t 

e g
 r

 a
 z 

i o
 n

 e 
  -

   
S 

e g
 n

 i 
  d

 e 
i  

T 
e m

 p
 i

14



C
 a

 t 
e c

 h
 e 

s i
   

B 
i b

 l 
i c

 a
Esegesi

Resilienza: via di guarigione e di vita, di pace e di gioia

Gdc 6, 11-24

A.vv. 11-12	 La presenza del Signore entra nella quotidianità,
 		  per esaltare la specialità di ogni creatura
		  L’angelo del Signore … batteva il grano … 
		  il Signore è con te … uomo valoroso …

B. v. 13	 La domanda di senso attraversa l’esistenza della
 		  creatura, che sperimenta fallimento e abbandono 
		  Perché ci è capitato … ci ha abbandonato …

C. vv. 14-16	 Il comando di Dio apre il dialogo vocazionale, per 
		  svelare nella piccolezza le potenzialità garantite
 		  dalla sua presenza 
		  Va’ … la mia famiglia è la più povera … sarò con te … 

C1. vv. 17-18	La richiesta del segno è accompagnata dal segno
 		  dell’offerta 
		  Dammi un segno … la mia offerta … 

B1. vv. 19-21	 L’offerta permette l’incontro tra la volontà dell’uomo 
		  e quella di Dio: la consumazione dell’offerta è 
		  rivelazione e consegna di forza 
		  Preparò … capretto … focacce azzime … 
		  un fuoco consumò …

A1. vv. 22-24	La visione di Dio non provoca la morte, ma dona la
 		  pace, perché il riconoscimento del Signore è pace 
		  Vide … faccia a faccia … il Signore è pace …

I n
 t 

e g
 r

 a
 z 

i o
 n

 e 
  -

   
S 

e g
 n

 i 
  d

 e 
i  

T 
e m

 p
 i

Integrazione alla Lectio
FRANCESCO BOTTURI, Il concetto di resilienza1

La capacità di reperire nuove e più grandi energie, come può definirsi la questione della 
resilienza, si inserisce in un rapporto paradossale, ma non contraddittorio, che vede 
tanto più grande la capacità di iniziativa, tanto più intenso è il riconoscimento della 
condizione di umana indigenza in cui l’Uomo versa. Solo nel ritorno a quella origini ci si 
colloca nella giusta prospettiva in cui è possibile vedere sé stessi come un tutto e porre 
la ”domanda di senso” inclusivo di ogni aspetto dell’esperienza. La resilienza è l’azione 
che segue l’esperienza del desiderio, della necessità di colmare un bisogno, fonte di sof-
ferenza e di dolore. Nell’etimologia del termine [è definito] l’itinerario necessario per un 
efficace processo di resilienza: tornare indietro, alla radice del bisogno, passando per la 
sofferenza, senza fuggirla, negarla o, peggio ancora, soffocarla con le risorse proprie del 
tecnicismo e della modernità, per arrivare ad acquisire una nuova, fondamentale abilità: 
sperare, in forza di un bene che è più della somma di tutti i desideri: la salvezza.

PAOLO SCQUIZZATO, Trasformare le  ferite in  perle2

La perla è splendida e preziosa. Nasce dal dolore. Nasce quando un’ostrica viene ferita. 
Quando un corpo estraneo - un’impurità, un granello di sabbia - penetra al suo interno e 
la inabita, la conchiglia inizia a produrre una sostanza (la madreperla) con cui lo ricopre 
per proteggere il proprio corpo indifeso. Alla fine si sarà formata una bella perla, lucente 
e pregiata. Se non viene ferita, l’ostrica non potrà mai produrre perle, perché la perla è 
una ferita cicatrizzata.
Quante ferite ci portiamo dentro, quante sostanze impure c’inabitano? Limiti, 
debolezze, peccati, incapacità, inadeguatezze, fragilità psico-fisiche... E quante ferite nei 
nostri rapporti interpersonali? La questione fondamentale per noi sarà sempre: cosa ne 
facciamo? Come le viviamo?
La sola via d’uscita è avvolgere le nostre ferite con quella sostanza cicatrizzante che è 
l’amore: unica possibilità di crescere e di vedere le proprie impurità diventare perle. 
L’alternativa è quella di coltivare risentimenti verso gli altri per le loro debolezze, e 
tormentare noi stessi con continui e devastanti sensi di colpa per ciò che non dovremmo 
essere e per ciò che non dovremmo provare. 
L’idea che spesso ci portiamo dentro è che dovremmo essere in un altro modo; che, per 
essere accettati da noi stessi, dagli altri e da Dio, non dovremmo avere dentro di noi 
quelle impurità indecenti. Vorremmo essere semplici «ostriche vuote», senza corpi 
estranei di vario genere, dei «puri» insomma. Ma questo è impossibile, e anche qualora ci 
considerassimo tali, ciò non significherebbe che non siamo mai stati feriti, ma solo che 
non lo riconosciamo, non riusciamo ad accettarlo, che non abbiamo saputo perdonarci 
e perdonare, comprendere e trasformare il dolore in amore; e saremmo semplicemente 
poveri e terribilmente vuoti.

32

1 Introduzione all’articolo di F. BOTTURI, «Fondamenti filosofici del concetto di resilienza. Il problema 
della sofferenza e la ricerca del senso», in AA.VV., Resilienza: oltre la tragedia e la rassegnazione. Atti del conve-
gno, Università Cattolica, Milano 2009, p. 23.
2 P. SCQUIZZATO, Elogio della vita imperfetta, Effatà Ed., Cantalupa (TO) 2013, pp. 5-8.

__________________


