DEI TEMPI

SEGNI

INTEGRAZIONE

E fondamentale glungere a comprendere 'importanza - in noi e fuori di noi, nelle nostre
relazioni - della presenza dei Zmiti, delle ferite, delle zone d'ombra, capire, alla luce del
messaggio evangelico che tutto cid che del nostro ed altrui mondo interiore ¢ segnato
dall’ombra e dal limite, ¢ I'unica nostra ricchezza, e che proprio li ¢ possibile fare
esperienza della nostra salvezza. Insomma, che non vi ¢ nulla dentro di noi che meriti
di essere gettato via.

Tutto puo essere trasformato in grazia, persino il peccato, diceva Agostino.

Persino la nostra sessualita ferita e le nostre nevrosi, aggiungeremo noi, a

condizione di farne un’occasione per aprirsi, per accogliere e condividere.

Avremmo percio torto a disprezzarle. Dobbiamo invece imparare a farne

buon uso. Sono materia di santita (Andre Daigneault, La via dell'imperfezione,

Effata Editrice, Cantalupa [TO] 2012, p. 17).
Se cominciamo a ragionare in questo modo, vuol dire che s’¢ compiuta in noi la vera
conversione, la metanoia evangelica: abbiamo fatto nostro un pensiero «altroy, ovvero
siamo finalmente giunti a non pensare piu che la «purezza», 'assenza di debolezza e di
peccato, siano la nostra salvezza, ma proprio il contrario. La salvezza, la santita, sara
finalmente renderci conto della nostra verita, ovvero che siamo feriti, limitati, fragili,
ma al contempo oggetto dell’amore «folle» di un Dio che - proprio perché siamo fatti cosi -
viene a visitarci e ad inabitarci.

La santita ha cosi poco a vedere con la perfezione che ne & I’assoluto

contrario. La perfezione ¢ la viziata sorella minore della morte. La santita

¢ il gusto forte della vita cosi com’¢ - una capacita infantile di rallegrarsi

di cio che ¢, senza chiedere nient’altro (Christian Bobin).
11 Vangelo rivela continuamente che tutto cio che ha il sapore del limite racchiude in sé
anche la possibilita del suo compimento. Gesu dice a ciascuno di noi: «Ama quella parte
di te che non vorresti avere. Comincia ad avvolgerla con 'amore ¢ alla fine constaterai
di avere in te la perla preziosa, perché nella ferita riconosciuta, avvolta dall’amore,
sperimenterai il tesoro che ti porti dentro.
Con insistenza il Vangelo ci esorta a «mettere nel mezzo» il nostro limite e la nostra
fragilita (cfr. 1 uvomo con la mano paralizzata, Mc 3,3 ¢ Lc 6,8; il paralitico, Lc 5,19).
Mettere nel mezzo le nostre zone d’ombra vuol dire riconoscere da una parte la loro
esistenza, ¢ dall’altra che esse, dinanzi alla resurrezione di Cristo, non sono 'ultima parola
sulla nostra umanita. Dobbiamo deciderci se optare per la forza o per la debolezza. La
nostra inadeguatezza, la nostra debolezza, ¢ una forza piu grande di ogni altra, poiché
ha la forza stessa di Dio: «Quando sono debole ¢ allora che sono forter (2Cor 12,10). Questa
verita dovrebbe tornare al centro del nostro vivere cristiano. Come gia detto, nei Vangeli
al centro della scena vi ¢ sempre 'uomo nella sua malattia, nel suo essere ferito, debole e
tragile. Percio anche al centro dell’assemblea (della comunita, della nostra famiglia, della
Chiesa...), al centro del nostro vivere da cristiani non campeggiano la forza, il farcela da
sé, osservanza ossessiva dei precetti santi, 'essere moralmente irreprensibili... ma vi ¢
solo la nostra debolezza.

BisBLICA

CATECHESI

ARCIDIOCEST DI SANT’ANGELO DEI I.oMBARDI-CONZA-INUSCO-BISACCIA

CAMMINO7CATTEDRALI

70VOLTE7 - LE FORZE DELI’AMORE
Resilienza: via di pace, di gioia e di vita
Bisaccia - Il Incontro

“I vangeli mostrano che Gesti, nella sua attivita tera-
peutica, fa sempre appello alle risorse interiori del-
la persona che ha di fronte e la guarigione, quando
avviene, avviene sempre in un quadro collaborativo,
sinergico e dialogico in cui Gesu desta e fa sorgere le
dinamiche interiori vitali della persona: pace, fede,
capacita di fiducia e affidamento, gioia, vita, relazio-
ne.” (da L. MANICARDI, La resilienza. Via di guarigio-
ne e di vita, fondazionegraziottin.org, 2008)

La ParoLA Giudici (6, 11-24) - 11 Signore ¢ pace
""Ora I’angelo del Signore venne a sedere sotto il terebinto di Ofra, che appar-
teneva a loas, Abiezerita. Gedeone, figlio di loas, batteva il grano nel frantoio
per sottrarlo ai Madianiti. *L’angelo del Signore gli apparve e gli disse: «II
Signore e con te, uomo forte e valoroso!». “Gedeone gli rispose: «Perdona,
mio signore: se il Signore e con noi, perché ci e capitato tutto questo? Dove
sono tutti i suoi prodigi che i nostri padri ci hanno narrato, dicendo: «Il Si-
gnore non ci ha fatto forse salire dall’Egitto?». Ma ora il Signore ci ha abban-
donato e ci ha consegnato nelle mani di Madian». **Allora il Signore si volse a
lui e gli disse: «Va’ con questa tua forza e salva Israele dalla mano di Madian;
non ti mando forse io?». °Gli rispose: «Perdona, mio signore: come salvero
Israele? Ecco, la mia famiglia e la pit1 povera di Manasse e io sono il piit pic-
colo nella casa di mio padre». Il Signore gli disse: «lo saro con te e tu scon-
figgerai i Madianiti come se fossero un uomo solo». Gli disse allora: «Se ho
trovato grazia ai tuoi occhi, dammi un segno che proprio tu mi parli. *Intan-
to, non te ne andare di qui prima che io torni da te e porti la mia offerta da
presentarti». Rispose: «Restero fino al tuo ritorno». ?Allora Gedeone entro in
casa, prepard un capretto e con un’efa di farina fece focacce azzime; mise la
carne in un canestro, il brodo in una pentola, gli porto tutto sotto il terebinto
e glielo offri. “L’angelo di Dio gli disse: «Prendi la carne e le focacce azzime,
posale su questa pietra e versavi il brodo». Egli fece cosi. # Allora I’angelo del
Signore stese I'estremita del bastone che aveva in mano e tocco la carne e le
focacce azzime; dalla roccia sali un fuoco che consumo la carne e le focacce
azzime, e I'angelo del Signore scomparve dai suoi occhi. ?Gedeone vide che
era I'angelo del Signore e disse: «Signore Dio, ho dunque visto 1’angelo del
Signore faccia a faccia!». Il Signore gli disse: «La pace sia con te, non temere,
non morirail». *Allora Gedeone costrui in quel luogo un altare al Signore e
lo chiamo «I1 Signore & pace». Esso esiste ancora oggi a Ofra degli Abiezeriti.
1



BisLICA

CATECHESI

ESEGESI

RESILIENZA: VIA DI GUARIGIONE E DI VITA, DI PACE E DI GIOIA

Gdc 6, 11-24

A.vv.11-12 La presenza del Signore entra nella quotidianita,
per esaltare la specialita di ogni creatura
L’angelo del Signore ... batteva il grano ...
il Signore e con te ... uomo valoroso ...
B.v.13 La domanda di senso attraversa 1’esistenza della
creatura, che sperimenta fallimento e abbandono
Perche ci e capitato ... ci ha abbandonato ...

C.vv.14-16 Il comando di Dio apre il dialogo vocazionale, per
svelare nella piccolezza le potenzialita garantite
dalla sua presenza
Va’ ... la mia famiglia é la piu povera ... saro con te ...

C1.vv.17-18 La richiesta del segno e accompagnata dal segno
dell’offerta
Dammi un segno ... la mia offerta ...

B1. vv.19-21 L’offertapermettel’incontrotralavolontadell’'uomo
e quella di Dio: la consumazione dell’offerta e
rivelazione e consegna di forza
Preparo ... capretto ... focacce azzime ...
un fuoco consumo ...

Al. vv. 22-24 La visione di Dio non provoca la morte, ma dona la
pace, perché il riconoscimento del Signore é pace
Vide ... faccia a faccia ... il Signore é pace ...

DEI TEMPI

SEGNI

INTEGRAZIONE

INTEGRAZIONE ALLA LECTIO

FRANCESCO BOTTURI, IL CONCETTO DI RESILIENZA!

La capacita di reperire nuove e piu grandi energie, come puo definirsi la questione della
resilienza, si inserisce in un rapporto paradossale, ma non contraddittorio, che vede
tanto piu grande la capacita di iniziativa, tanto piu intenso ¢ il riconoscimento della
condizione di umana indigenza in cui 'Uomo versa. Solo nel ritorno a quella origini ci si
colloca nella giusta prospettiva in cui ¢ possibile vedere sé stessi come un tutto e porre
la ”domanda di senso” inclusivo di ogni aspetto dell’esperienza. La resilienza ¢ I'azione
che segue P'esperienza del desiderio, della necessita di colmare un bisogno, fonte di sof-
ferenza e di dolore. Nell’etimologia del termine [¢ definito] itinerario necessario per un
efficace processo di resilienza: tornare indietro, alla radice del bisogno, passando per la
sofferenza, senza fuggirla, negatla o, peggio ancora, soffocarla con le risorse proprie del
tecnicismo e della modernita, per arrivare ad acquisire una nuova, fondamentale abilita:
sperare, in forza di un bene che ¢ piu della somma di tutti i desideti: la salvezza.

PAOLO SCQUIZZATO, TRASFORMARE LE FERITE IN PERLE’
La petla ¢ splendida e preziosa. Nasce dal dolore. Nasce quando un’ostrica viene ferita.
Quando un corpo estraneo - un’impurita, un granello di sabbia - penetra al suo interno e
la inabita, la conchiglia inizia a produrre una sostanza (la madreperla) con cui lo ricopre
per proteggere il proprio corpo indifeso. Alla fine si sara formata una bella perla, lucente
e pregiata. Se non viene ferita, 'ostrica non potra mai produrre petle, perché la perla ¢
una ferita cicatrizzata.
Quante ferite ci portiamo dentro, quante sostanze impure c’inabitano? Limiti,
debolezze, peccati, incapacita, inadeguatezze, fragilita psico-fisiche... E quante ferite nei
nostri rapporti interpersonali? La questione fondamentale per noi sara sempre: cosa ne
facciamo? Come le viviamo?
La sola via d’uscita ¢ avvolgere le nostre ferite con quella sostanza cicatrizzante che ¢
I’'amore: unica possibilita di crescere e di vedere le proprie impurita diventare perle.
L’alternativa ¢ quella di coltivare risentimenti verso gli altri per le loro debolezze, ¢
tormentare noi stessi con continui e devastanti sensi di colpa per cio che non dovremmo
essere e per cio che non dovremmo provare.
L’idea che spesso ci portiamo dentro ¢ che dovtemmo essete 7 #n altro modo; che, per
essere accettati da noi stessi, dagli altri ¢ da Dio, non dovtemmo avere dentro di noi
quelle impurita indecenti. Vorremmo essere semplici «ostriche vuote», senza corpi
estranei di vario genere, dei «purd» insomma. Ma questo ¢ impossibile, e anche qualora ci
considerassimo tali, cio non significherebbe che non siamo mai stati feriti, ma solo che
non lo riconosciamo, non riusciamo ad accettarlo, che non abbiamo saputo perdonarci
e perdonare, comprendere e trasformare il dolore in amore; e saremmo semplicemente
poverti e terribilmente vuoti.

!Introduzione all’articolo di E BOTTURI, «Fondamenti filosofici del concetto di resilienza. 11 problema
della sofferenza e la ricerca del sensow, in AA.VV., Resilienza: oltre la tragedia e la rassegnagione. Atti del conve-
gno, Universita Cattolica, Milano 2009, p. 23.
*P. SCQUIZZATO, Elggio della vita imperfetta, Effata Ed., Cantalupa (TO) 2013, pp. 5-8.

3



