
Arcidiocesi di Sant’Angelo dei Lombardi-Conza-Nusco-Bisaccia

cammino7cattedrali

70VOLTE7 - LE FORZE DELL’AMORE
Fedeli al mistero, fedeli alla vita 

Montemarano - V Incontro
“La fedeltà vera è composta da gesti 
nell’assenza. Rituali che si svolgono sim-
bolicamente all’imbrunire: come se la sera 
fosse trasformata dalla fedeltà d’amore 
e garantisse il sorgere del giorno dopo.” 
(A. POTENTE, Fedeltà, Romena Ed., Pra-
tovecchio (AR) 2017, p. 54)

La Parola  Salmo 86 (85) - Signore, custodiscimi perché sono fedele 

C
 a

 t 
e c

 h
 e 

s i
   

B 
i b

 l 
i c

 a

mino, in questi giorni difficili per tutti i popoli e per tutto l’universo: per la terra, l’acqua, 
l’aria. È la prepotenza di chi vuole tutto subito, senza mai mettersi in fila con ogni essere 
sotto il sole. Nel rispecchiarci nella propria anima cosciente, ciascuno di noi non vede 
solo se stesso, ma vede, cioè si accorge di se stesso e degli altri, ha persino la sensazione 
dell’invisibile e di tutti coloro e tutto ciò che all’invisibile assomiglia. L’uscita da noi stessi 
nasce in questo misterioso specchio dell’anima. Quando usciamo da noi stessi diventiamo 
fedeli.
Ascoltiamo un piccolo stralcio di un testo a me caro:

La visione che l’anima riceve del suo Signore divino è la visione che questi ha di 
lei. La sua simpatia con gli esseri è la teopatia che essa prova in se stessa, la passio-
ne che questa Presenza agisce in lei, ed è per essa stessa la prova.
Non è dunque mediante se stessa, e nemmeno mediante tutti e due, che essa con-
templa e ama ma mediante lui soltanto.

La fedeltà dovrebbe coprire quei momenti in cui i nostri occhi non vedono, i nostri sensi non sentono, le 
nostre emozioni non palpitano: da dove può nascere questa forza di restare anche quando tutto intorno 
sembra notte?
Come essere fedeli al nostro corpo quando è debole e non ce la fa più? Come imparare da 
questo corpo debole, che privo di forza diviene maestro e profeta di saggezza, assente a 
ogni chimera? Cercando ancora l’Eterna fedeltà, che nel linguaggio della prima esperien-
za cristiana è «pistis» e che normalmente traduciamo con «fede», ma che in realtà è più 
simile a «fedele fiducia», «nozze nella bella fiducia».
Qualcuno potrebbe dire: come si riconosce questo? So che miti e chi ha il cuore tra-
sparente lo riconoscono e restano nell’abbandono, che diviene respiro lasciato ad un 
altro più grande di noi: più immenso, più bello, più buono. E quando davvero non ce la 
facciamo più, abbiamo ancora quella spinta che ci fa dire io domani affido il mio spirito 
o, parafrasando, il mio spirito sprofonda nelle tue mani. Io sono diventato spirito e tu 
corpo: hai le mani!
Come si può essere fedeli alla vita?
La vita trascorre e anche noi siamo parte della vita. Anzi, l’essere umano è nato dopo la 
vita, altrimenti non avrebbe potuto “vivere”, custodire e coltivare la terra. Essere fedeli 
alla vita significa anche essere fedeli a se stessi intraprendendo cammini umili e sapienti 
di conoscenza di sé e di conoscenza della vita che abbiamo attorno, ma anche di ciò che 
sottende la vita e che per me sta prima di ogni svolgersi dei tempi.
La fedeltà è vivere in attenzione come se il sonno non esistesse, perché anche quelle ore 
sono occupate da sogni immaginativi, ricchi di profezie, fili splendenti per creare trame 
nuove. Se usiamo il linguaggio giovanneo (cioè dei testi neotestamentari attribuiti al disce-
polo Giovanni), tra Vita e vita c’è una specie di simbiosi. Essere fedeli alla Vita significa 
essere fedeli alla vita. Chi scruta la realtà, la tocca la palpa, la contempla, l’ascolta, vede 
la vita e la Vita si rende visibile (cfr. 1Gv 1,1-4). Mi sembra importante seguire questa 
essenziale e limpida trama, ma abbiamo bisogno di essere molto umili.
Che cos’è l’umiltà? Potrei dire molte cose, ma preferisco raccontare un aneddoto molto 
semplice che fa parte della via esperienziale. La sensazione che ho avuto dell’umiltà è stata 
quella di nuotare in forma leggera dietro un banco di luminosissimi pesci nel mare. Non 
si sono accorti che li seguivo eppure c’ero.

I n
 t 

e g
 r

 a
 z 

i o
 n

 e 
  -

   
S 

e g
 n

 i 
  d

 e 
i  

T 
e m

 p
 i

14

1 Signore, tendi l’orecchio, rispondimi, 
perché io sono povero e misero.
2 Custodiscimi perché sono fedele; tu, 
Dio mio, salva il tuo servo, che in te 
confida.
3 Pietà di me, Signore, a te grido tutto 
il giorno.
4 Rallegra la vita del tuo servo, perché 
a te, Signore, rivolgo l’anima mia.
5 Tu sei buono, Signore, e perdoni,
sei pieno di misericordia con chi 
t’invoca.
6 Porgi l’orecchio, Signore, alla mia 
preghiera e sii attento alla voce delle 
mie suppliche.
7 Nel giorno dell’angoscia alzo a te il 
mio grido perché tu mi rispondi.
8 Fra gli dèi nessuno è come te, 
Signore, e non c’è nulla come le tue 
opere.
9 Tutte le genti che hai creato verranno 
e si prostreranno davanti a te, Signore, 
per dare gloria al tuo nome.
10 Grande tu sei e compi meraviglie:
tu solo sei Dio.

11 Mostrami, Signore, la tua via, perché 
nella tua verità io cammini; tieni unito 
il mio cuore, perché tema il tuo nome.
12 Ti loderò, Signore, mio Dio, con 
tutto il cuore e darò gloria al tuo nome 
per sempre,
13 perché grande con me è la tua 
misericordia: hai liberato la mia vita 
dal profondo degli inferi.
14 O Dio, gli arroganti contro di me 
sono insorti e una banda di prepotenti 
insidia la mia vita, non pongono te 
davanti ai loro occhi.
15 Ma tu, Signore, Dio misericordioso 
e pietoso, lento all’ira e ricco di amore 
e di fedeltà,
16 volgiti a me e abbi pietà:
dona al tuo servo la tua forza,
salva il figlio della tua serva.
17 Dammi un segno di bontà;
vedano quelli che mi odiano e si 
vergognino, perché tu, Signore, mi 
aiuti e mi consoli. 



C
 a

 t 
e c

 h
 e 

s i
   

B 
i b

 l 
i c

 a

Esegesi

Fedeli al mistero, fedeli alla vita: fedeltà

Sal 86 

A. vv. 1-5	 L’invocazione nasce da un cuore fedele e confidente
 		  nella misericordia di Dio
		  Tendi l’orecchio … sono fedele … in te confida … 
		  rallegra …sei buono … misericordia …

B. vv. 6-10	 L’orante è sicuro dell’accoglienza, perché Dio è l’unico
		  tra gli dei e grande per le sue meraviglie
		  Porgi l’orecchio … fra gli dei … gloria al tuo nome … 
		  compi meraviglie …

C. vv. 11-13	 La misericordia di Dio stimola il desiderio di glorificarlo 
		  e di camminare sulla retta via
		  Mostrami … ti loderò … grande la tua misericordia … 
		  hai liberato …

B1. vv. 14-16	 La persecuzione dei prepotenti spinge a confidare
		  nell’amore e nella fedeltà di Dio 
		  Gli arroganti … insidia la mia vita … Dio misericordioso
 		  … amore e fedeltà … salva …

A1. v. 17	 L’esaudimento dell’orante diventa segno per la 
		  conversione degli avversari
		  Dammi un segno … vedano … si vergognino … 
		  mi consoli …

I n
 t 

e g
 r

 a
 z 

i o
 n

 e 
  -

   
S 

e g
 n

 i 
  d

 e 
i  

T 
e m

 p
 i

Integrazione alla Lectio
ANTONIETTA POTENTE, Fedeli al mistero. Fedeli alla vita1 
Qual è il primo pensiero, la prima immagine che associ alla parola fedeltà?
Intuisco nella vita una presenza misteriosamente sottesa, che resta al di là di noi, del no-
stro modo di muoverci in questa realtà. Sono teologa e quindi potrei dare anche un nome 
a questa Presenza sottesa, ma penso che non sia necessario conoscerne il nome.
L’analogia più propria per spiegare questa percezione, è quella che usò Gesù di Nazareth: 
la fedeltà è come il seme che cresce (cfr. Mc 4, 26-27); mentre il contadino dorme o 
veglia, il seme che ha, con cura, lasciato nella terra, continua a svolgere le sue profonde 
metamorfosi. È la bellezza dei gigli e degli uccelli del cielo (cfr. Mt 6,25-34), che supera 
quella logica che attribuisce all’essere umano la massima bellezza. E invece c’è molto 
di più. Questo “molto di più” è la Fedeltà, quella che era fin dal Principio e che inabita 
misteriosamente il tempo e lo spazio, anche loro “creature” con le quali anche noi dob-
biamo confrontarci.
Per cui penso che la fedeltà non ci porti a parlare subito di noi, ma a descrivere qualcosa 
del grande Mistero che assomiglia al sole e alla luna che avvolgono il ritmo della vita, che 
vegliano su buoni e cattivi o alla pioggia che scende sulla terra compiendo metamorfosi 
che nessuno può vedere e non ritorna al cielo, cioè sta nell’humus, fino a quando non 
succede qualcosa di buono (cfr. ls 55,10-11). E tutto questo anche in una storia terribil-
mente contraria a questi ritmi sottesi. In un proverbio arabo si dice che Dio sa vedere gli 
spostamenti della formica nera, sulla pietra nera, nella notte nera: dabib al-mamlat al-sawdã’ 
‘alã al sakhrat al-sahmã fi al-laylat al-zalmã’.
E a questa fedeltà che noi dovremmo affidarci per scoprire la bellezza dell’essere fedeli.
Forse, ciò che noi esseri umani chiamiamo fedeltà è solo una parvenza e un difficile gioco 
di arrangiati equilibri. Ci muoviamo come abili giocolieri o funamboli, per restare fedeli 
in ogni tempo alle quotidianità della vita, siamo in realtà pieni di paure; siamo pusillanimi 
e, in nome delle nostre false prudenze, siamo capaci di accorciare anche la nostra imma-
ginazione, togliendoci il gusto di “esserci” e di essere insieme agli altri e alla biodiversità 
dell’universo in questa vita.
Ma se cerco di dire qualcosa sulla fedeltà, nonostante passi il tempo e io nel tempo mi 
trasformi, nel gusto e nel suono che la Parola sapiente lascia in me, associo ancora la 
fedeltà allo stare. Una sorta di “stabilitas” come la chiamavano i monaci; una posizione 
del corpo e dello spirito, della mente e del cuore, per restare presenti e contemporanei nel 
tempo che ci tocca vivere. Nel tempo, cioè, di ogni essere vivente e di ogni vicissitudine 
umano-cosmica.
Questo è il nostro tempo e non ne abbiamo altri. Per questo dobbiamo starci, decidendo 
oltretutto da che parte stare, senza distrarsi lungo il cammino, come si
chiede anche all’anima di chi ha intrapreso il viaggio finale, anche a coloro che la pian-
gono qui sulla terra, nel libro tibetano dei Morti: non lasciare che il tuo spirito venga 
distratto. Questo vale per chi ha già attraversato il tempo e i luoghi ma anche per chi resta.
E cos’è la distrazione per noi corpi terreni? È orgoglio, è prepotenza, sublimazione delle 
nostre proprietà private spirituali e materiali. È la sonnolenza che ci coglie lungo il cam-

32
1  Cfr. A. POTENTE, Fedeltà, Romena Ed., Pratovecchio (AR) 2017, pp. 21-30.
__________________


