
 

 

1 

 

Voltare pagina? L’esercizio del ministero ordinato nelle zone interne: per una 

riflessione teologico-pastorale. 

Sappiamo tutti molto bene che nel sottofondo della riflessione che mi è richiesta, 

espressa in qualche modo dallo stesso titolo scelto, vi è la necessità di dare delle 

risposte concrete a problemi che avvertiamo come sempre più urgenti.  

La sola evocazione del ministero ordinato connesso alle zone rurali fa infatti emergere 

immaginari ben precisi, che pur con le debite differenze, investono ormai tutte le 

Chiese italiane. Si tratta del fatto che si ha a che fare con comuni spesso decisamente 

piccoli dal punto di vista della popolazione e, in non pochi casi, in via di spopolamento 

ulteriore; zone rurali che possono talvolta diventare meta turistica e, quindi, vedere il 

passaggio consistente in alcuni momenti dell’anno e in tempi rapidissimi da piccoli 

centri abitati a centri di media grandezza. Soprattutto, si tratta di centri che fino ad un 

passato relativamente recente costituivano delle parrocchie che, secondo il modello 

tridentino, rappresentavano delle comunità ecclesiali che riproducevano esattamente la 

vita e le attività di qualunque altra comunità ecclesiale, mentre ora questo sta divenendo 

sempre meno possibile. E ciò a causa di un altro elemento di fondo, quello che appare 

maggiormente e a cui va immediatamente la nostra immaginazione, ovvero il fatto che 

in molti di questi centri non vi è più la presenza fisica del presbitero, al quale si chiede 

sempre più spesso di essere parroco o amministratore parrocchiale di diverse comunità 

che, nel passato, godevano della presenza di un pastore dedicato ad un’unica 

parrocchia. A ciò si può aggiungere il fatto che sovente la crisi delle comunità civili sta 

investendo in qualche modo la stessa Chiesa. Non è così raro infatti – per quel che mi 

è dato di comprendere a partire, in questo caso, dal mio breve ministero episcopale – 

che alcuni comuni si vedano depauperati di molti servizi, a motivo della contrazione 

numerica della popolazione e, proprio per questo, invocano la presenza della Chiesa 

quale ultimo baluardo per esprimere la permanenza della dignità e del senso della 

comunità civile. In molti casi mi pare che si stia producendo un fenomeno inverso a 

quello che deve essere avvenuto nel momento della nascita delle parrocchie: allora la 



 

 

2 

comunità ecclesiale andava ad instaurarsi laddove esisteva già una comunità civile, che 

ne era il naturale presupposto; oggi la comunità civile domanda alla comunità 

ecclesiale di arginare, con la sua presenza, i processi di sfaldamento da cui è investita. 

Non sono che esempi, per evocare ciò a cui va la nostra immaginazione nel momento 

in cui ci troviamo ad affrontare un tema come quello che mi è stato proposto. 

È evidente che rispetto a questi e ad altri fenomeni analoghi si potrebbero svolgere 

riflessioni di tipo molto diverso, come si può evincere anche solo dagli esempi fatti. A 

me spetta di offrire una riflessione di tipo teologico-pastorale, che inquadri questi ed 

altri fenomeni nello spettro dell’esercizio del ministero ordinato e, dunque, di quel che 

tale ministero è e rappresenta per la Chiesa.  

Nel farlo, siamo chiamati a sentire anzitutto l’ustione delle grandi tensioni e sfide che 

investono i preti che svolgono in questi contesti il loro ministero: come quella data dal 

doversi occupare di molte comunità in contesti nei quali in precedenza operavano 

diversi preti, con incarichi più circoscritti; come quella data dal trovarsi nella difficoltà 

di unificare aspetti della vita ecclesiale, soprattutto a motivo della resistenza di cristiane 

e cristiani tendenti a mantenere caparbiamente lo “status quo”; come quella, 

soprattutto, di avere il dovere di prendersi cura dell’amministrazione di molte comunità 

insieme, ciascuna delle quali è dotata di diverse strutture che chiedono, se possibile, di 

essere ben utilizzate e, al minimo, di essere quanto meno mantenute. 

Nel farlo, mi pare particolarmente utile, altresì, rimettere in evidenza la svolta teologica 

che, in ordine al ministero ordinato, si è sviluppata a partire dal magistero conciliare 

del Vaticano II, a motivo del fatto che esso è stato decisivo nel determinare in maniera 

rinnovata chi sia il ministro ordinato e che cosa rappresenti il suo servizio per la Chiesa. 

A distanza di sessant’anni può essere importante misurarne la novità e le virtualità 

rispetto alla visione precedente, ma anche richiamare con onestà i possibili limiti che 

possono toccare proprio il nostro tema. A partire da qui potrà essere utile, in un 

momento successivo, fare alcune considerazioni su: come ripensare il ministero della 

presidenza del presbitero e sul senso che in ciò riveste anche la cura per 



 

 

3 

l’amministrazione; come valorizzare in senso nuovo il ministero diaconale; 

l’importanza di dare attuazione a nuove ministerialità laicali, che aiutino con la loro 

stessa esistenza a chiarificare i limiti di un ministero di presidenza; ciò che si può 

guadagnare, anche in ordine al ministero del prete, da una analogia con il ministero di 

presidenza del vescovo nella diocesi, secondo le possibilità già attualmente offerte dal 

CIC.  

È in questa direzione che orienterò la mia riflessione e la mia proposta teologico-

pastorale. 

1. I limiti e le possibilità di un ministero sostanzialmente sacerdotale 

Considerando, sia pure con uno sguardo estremamente sintetico, la lunga storia 

dell'interpretazione che del ministero ordinato (specie del prete) è stata data, si deve 

riconoscere che la lettura in termini sacerdotali ha finito con l'avere una forte influenza. 

Se si considerano nel loro complesso gli scritti neotestamentari, occorre ammettere che 

non si tratta di qualcosa di illegittimo. Nella misura in cui è un modo per richiamare 

l’assoluta novità offerta da Cristo sacerdote nel dono del suo corpo, che salva l'umanità 

e diviene così il fondamento ultimo della Chiesa, la categoria sacerdotale potrebbe 

anche essere assunta quale cifra sintetica per esprimere il tutto del ministero 

presbiterale. Sappiamo bene, infatti, che le categorie sacerdotali non vengono usate, 

nel Nuovo Testamento, per indicare né gli apostoli né i ministri: neppure coloro che 

vengono designati quali presbiteri-episcopi. Il linguaggio sacerdotale è applicato 

invece a Cristo, nel preciso senso offerto dalla Lettera agli Ebrei, e alla comunità dei 

credenti in Cristo, nel senso offerto dalla 1 Pietro e da Apocalisse. Se rimane dunque 

nell’orizzonte di quanto ci prospetta il Nuovo Testamento, il linguaggio sacerdotale 

può venire applicato ai ministri ordinati e specificamente ai presbiteri. E’ perciò 

condivisibile la conclusione cui giunge Giacomo Canobbio, in uno studio che 

ripercorre la storia dei termini con cui si è parlato dei soggetti del “secondo grado” del 

sacramento dell'ordine e che fa eco ad un documento della Commissione Teologica 

Internazionale sul tema: si può ancora oggi «parlare di “sacerdoti” purché si abbia la 

preoccupazione – dice – di ricordare che il significato di questo termine va mutuato dal 



 

 

4 

sacerdozio di Gesù Cristo e della Chiesa, il quale, per quanto la celebrazione eucaristica 

rivesta importanza fondamentale, non si riduce alla funzione cultuale. Comporta anzi, 

sulla scorta soprattutto di 1 Pt 2,9, la proclamazione delle opere di Dio». 

Ciò non di meno, è del tutto evidente che, per una serie di motivi, che vanno dal fatto 

che con il diffondersi del cristianesimo si assiste a un progressivo autonomizzarsi dei 

presbiteri rispetto ai vescovi all'assunzione di elementi di provenienza pagana, il 

ministero dei presbiteri non solo è stato per lo più letto in termini sacerdotali, ma la 

categoria sacerdotale ha finito per venire circoscritta alla dimensione cultuale. Si tratta 

di un fenomeno che troverà il suo culmine nel Medioevo, laddove il sacerdozio finisce 

per essere connesso all'offerta del sacrificio eucaristico e all'assoluzione dei peccati, in 

una sostanziale mancanza di distinzione tra la figura del prete e quella del vescovo. 

La lettura cultuale sarà determinante anche nello schema teologico che di fatto si 

imporrà a Trento e che può essere sintetizzato nella dottrina esposta nella sessione 

XXIII, in cui si leggono il sacrificio e il sacerdozio come intimante congiunti, tanto da 

essere esistiti «sotto ogni legge»; per dedurne che, dal momento che nel Nuovo 

Testamento viene istituito il sacrificio eucaristico, con esso viene anche istituito il 

nuovo sacerdozio. Cristo avrebbe così trasmesso agli apostoli e ai loro successori «il 

potere di consacrare, di offrire e di distribuire il suo corpo e il suo sangue e inoltre di 

rimettere o di non rimettere i peccati».  

L'interpretazione cultuale, tanto prima quanto dopo Trento, si è tuttavia sposata con 

una lettura sacrale del ministero del prete, che ha fatto di lui una sorta di intermediario 

tra Dio e gli altri credenti in Cristo. L'influsso dionisiano sarà determinante per questo 

sviluppo sacrale; e, dopo il concilio di Trento, tale visione sacralizzante troverà 

sviluppo nella scuola oratoriana, in Francia e nella visione del prete quale “alter 

Christus”, che avrà forte eco nello stesso Magistero pontificio precedente il Vaticano 

II.  

Quanto occorre rilevare nel contesto del nostro tema è che una tale massiccia visione 

si è accompagnata e ha contribuito a ingenerare una visione di Chiesa tendenzialmente 



 

 

5 

piramidale, in cui il prete-monaco ha finito per il rappresentare spesso l'analogatum 

princeps del cristiano. Alcuni aspetti risultano, in tal senso, evidenti. Con l'imporsi di 

una visione cultuale, il sacerdozio non è più tanto concepito quale servizio alla 

comunità cristiana, quanto come realtà in sé, definita dal potere di consacrare il pane e 

il vino, portando a un moltiplicarsi delle ordinazioni assolute. Nella misura, poi, in cui 

tale visione si radicalizza in una prospettiva sacrale finisce per determinare una a-seità 

del sacerdote rispetto agli altri cristiani, decretandone pure una chiara superiorità, in 

forza della potestà d'ordine. A ciò si deve aggiungere il fatto che, dal momento che la 

visione cultuale dichiara, sul piano del sacramento ricevuto, una equivalenza tra 

presbiterato ed episcopato, si è finito con il distinguere due ordini di gerarchia: uno 

secondo il sacramento; l'altro – in cui si situava l'episcopato – secondo la dignità. Una 

tale distinzione, che evolverà in chiara distinzione tra ordine e giurisdizione, favorirà 

altresì la interpretazione del papa quale vicario di Cristo in senso giuridico. 

Questa interpretazione del ministero del prete, così determinante nell'arco della storia 

del pensiero cristiano, si è accompagnata a una immagine gerarchica di Chiesa. È 

dunque illuminante quanto Citrini affermava qualche decennio fa, nella 

consapevolezza lucida del fatto che il sacerdozio è andato definendosi in termini di 

potestas. «La potestas – diceva – ben si accorpava ai tratti del modello gerarchico. La 

stessa immagine gerarchica definita dalla potestas però al suo interno è complessa, 

perché viene a scomporsi secondo “ordine” e “giurisdizione”. Questa bipartizione 

tende a far andare l'”ordine” alla deriva nella direzione di un'assolutezza rispetto alla 

storia e alla chiesa, e viceversa la “giurisdizione” alla deriva in direzione opposta, fino 

ad assimilarsi tendenzialmente a moduli della società civile». 

Ciò che potrebbe essere utile rimarcare, specie in ordine alla ricerca di prospettive per 

il nostro tema, è che la distinzione delle potestates offriva un modello teologico che 

poteva facilitare l’ammissione dell’esistenza di un potere non derivante dal sacramento 

dell’ordine e che, dunque, aveva un’altra origine. Per quel che mi è dato di sapere, la 

storia non è andata tanto e sempre nella direzione di distinguere un potere e, dunque, 

una responsabilità dei laici diretta, in quanto non derivante dall’ordine. Tuttavia si deve 



 

 

6 

almeno ammettere che ciò era formalmente possibile in tale schema di pensiero; e ciò 

potrebbe costituire uno schema interpretativo più immediatamente capace di facilitare 

una distinzione di responsabilità, anche oggi, tra la responsabilità del prete in ordine a 

quel che concerne la dimensione sacerdotale e altre responsabilità, ad esempio sul 

piano dell’amministrazione, che potrebbero essere a capo di altre persone. Dovrebbe 

essere evidente il guadagno che ne potrebbe derivare quando pensiamo al concreto 

ministero dei preti in zone rurali. 

Se ho voluto richiamare questo è, tuttavia, soprattutto per essere lucidi nel momento in 

cui si fosse tentati – magari in maniera surrettizia e poco riflessa – di ritornare a 

prospettive teologiche di questo genere, per risolvere i problemi di oggi. Da questo 

punto di vista, possono essere interessanti quei casi, nei quale è evidente il tentativo di 

prendere in carico problemi analoghi a quelli che si sono richiamati all’inizio di questa 

relazione, cercando nella celebrazione dell’Eucaristia e del sacramento della Penitenza 

il proprium del prete. Capita spesso di assistere nella riflessione comune e nella pratica 

alla ricerca di ciò che sarebbe specifico del prete per rintracciarlo nella dimensione 

sacerdotale, e affidare completamente ad altri cristiani compiti oggi in capo al 

presbitero, ad esempio quelli amministrativi. Bisogna però avere la lucidità di vedere 

che, così facendo, si ricade nei limiti profondi della suddetta teologia, ovvero lo 

scollegare totalmente dal sacramento dell’ordine ciò che concerne l’annuncio 

autorevole della Parola e la cura pastorale della Chiesa. I possibili pericoli dovrebbero 

essere evidenti a tutti: quello di considerare queste altre dimensioni come aspetti che si 

possono pensare secondo una prospettiva altra da quella della conformazione a Cristo; 

quello di non connettere in un qualche modo aspetti della vita della Chiesa anche 

importanti – come l’uso delle finanze e l’amministrazione dei beni – a ciò che 

rappresenta in essa il ministero ordinato, cioè la necessità di radicare la Chiesa nella 

memoria apostolica; il fatto, poi, di ridurre la stessa celebrazione eucaristica a qualcosa 

che non è intrinsecamente agganciato alla Chiesa e alla sua vita. 

Ci si potrebbe esprimere perciò così: quando si pensasse di risolvere i problemi del 

ministero presbiterale attuale nelle zone interne secondo questa prospettiva, si volta 



 

 

7 

certamente pagina – per usare l’immagine del titolo di questa relazione – ma la si volta 

all’indietro, ben sapendo che cosa vi è scritto e, dunque, ben conoscendo i non pochi 

limiti pastorali di una simile impostazione teologica.  

2. La svolta del Vaticano II e della teologia ad esso connessa, tra possibilità e limiti 

Sarebbe evidentemente lungo e complesso richiamare tutti gli elementi di 

rinnovamento che la teologia precedente il Concilio, quella depositata nel Vaticano II 

e quella successiva, hanno fatto emergere. Alcuni di essi sono depositati già nell’ampio 

rinnovamento della visione ecclesiologica. Concepire la Chiesa in termini di mistero 

che, nel realizzarsi nella storia, prende la figura del popolo di Dio i cui soggetti sono 

dotati tutti della pari dignità battesimale e filiale-fraterna è già una prospettiva di non 

poco conto. Tale visione implica infatti che i ministri ordinati non possano essere visti 

nell’orizzonte di una superiorità rispetto agli altri cristiani, quanto piuttosto in una 

dimensione di diaconia nei loro confronti e della Chiesa tutta. Lo stesso dicasi di una 

visione di Chiesa ripensata come strutturalmente estroversa e missionaria, a servizio 

della salvezza del mondo. Ne consegue, infatti, che anche il ministero dei presbiteri 

debba essere inquadrato nell'orizzonte di una Chiesa siffatta; proprio per questo, la 

lettura del ministero del prete in chiave soltanto cultuale, a servizio di una Chiesa che 

abita un mondo già “naturalmente cristiano” appare inadatta al mutamento 

ecclesiologico operato dal Concilio. A ragione, Castellucci rileva come il Vaticano II 

abbia «soprattutto riletto in chiave missionaria l'intera teologia dell'Ordine, trattando 

di conseguenza del rapporto tra culto e apostolato in modo unitario, in tensione con la 

maggioranza del compito cultuale propria dell'impostazione precedente consacrata dal 

concilio di Trento e armonizzando così ordine e giurisdizione».   

Se si considera espressamente l'apporto del Concilio circa coloro che, nella Chiesa, 

ricevono il sacramento dell'ordine, tutto ciò appare ancora più evidente. Una delle 

svolte più chiare operate dai padri conciliari è stata quella di superare lo schema della 

duplice potestas, proponendo autenticamente la sacramentalità dell'episcopato; e 

vedendo in esso «la pienezza del sacramento dell'ordine» (LG 21). Nel sacramento, 

inoltre, non si radica solo più la potestas sanctificandi, come ancora il textus prior del 



 

 

8 

futuro n. 21 della LG affermava, ma i tria munera. Dunque anche il munus docendi e 

quello regendi hanno la loro radice nel sacramento. Viene così superata l'idea che il 

vescovo sia luogotenente del papa, in forza di una potestà di giurisdizione. Egli è 

pastore proprio della Chiesa; e nei vescovi assistiti dai presbiteri, come si afferma 

nell'esordio dello stesso LG 21, «è presente in mezzo ai credenti il Signore Gesù Cristo, 

pontefice sommo». Non si tratta di una presenza statica, concernente quel che sarebbe 

il vescovo in sé stesso, ma dinamica in quanto è a servizio della crescita della comunità 

cristiana, come la prima parte dello stesso numero della costituzione evidenzia. Nello 

sviluppare poi il servizio reso alla Chiesa attraverso il triplice compito 

dell'insegnamento, sacerdotale e di governo, viene scorta una priorità del munus 

profetico: si tratta di una conseguenza del più generale ripensamento ecclesiologico, 

per cui si vede la Chiesa a servizio del mondo e naturalmente missionaria. 

Significativo, in tal senso, il fatto che l’esordio di LG 25, in cui si dice che «tra le 

funzioni principali dei vescovi eccelle la predicazione del vangelo», rappresenti 

un'aggiunta del terzo schema; e che essa sia stata voluta per indicare proprio la priorità 

di tale compito. Per quel che attiene più esplicitamente la realtà del presbiterato, è 

risaputo come il mutamento significativo che ha coinvolto il ministero episcopale ha 

impresso la necessità di rileggere lo stesso presbiterato, una volta che è apparso quale 

secondo grado dell'unico sacramento dell'ordine. Anch'esso si caratterizza, pertanto, 

per i tria munera che contrassegnano il ministero episcopale (cfr. LG 28; PO 4-6). Non 

è, dunque, più possibile ridurre il ministero dei preti alla sola dimensione cultuale: esso 

concerne tutti i tre compiti, ciascuno dotato di una priorità, in ambiti diversi; e ciascuno 

comprendente implicitamente anche gli altri. Si tratta di un aspetto particolarmente 

evidente nel decreto PO (cfr. nn. 4-6).  

Anche nel caso dei presbiteri, infine, come già in quello dei vescovi, i testi conciliari 

mentre pongono i preti in relazione alla Chiesa, al cui servizio essi esistono, li pongono 

in modo singolare in relazione a Cristo. Anche in essi, in forza del sacramento ricevuto, 

si rende dunque presente in modo particolare il Signore; ma quale presenza sempre 

finalizzata all'esistenza della Chiesa.  



 

 

9 

Dunque, lettura cristologica e lettura ecclesiologica debbono evidentemente 

contemperarsi, secondo la lezione dei testi conciliari. 

Non c’è dubbio che tale visione è apportatrice di novità interessanti, come si è già avuto 

modo di sottolineare. Se tuttavia si guarda a tutto ciò a distanza di sessant’anni, si può 

constatare che alcune incompiutezze degli stessi testi conciliari possono aver dato 

luogo a modi di concepire ed esercitare il ministero che sono oggi assai problematici, 

specie quando lo si pensa come ministero dei preti nelle zone interne.  

Ne segnalo in particolare due.  

Da un lato si deve constatare che la lettura del ministero presbiterale in connessione al 

triplex munus senza una più puntuale specificazione di come ciò investa l’esercizio 

concreto del ministero può ingenerare un’idea ed una pratica per le quali il prete si 

ritiene ugualmente responsabile in tutti gli ambiti del suo ministero, senza alcuna forma 

di differenziazione. Per intenderci, ciò può insensibilmente portare a ritenere che 

quanto il presbitero compie presiedendo l’eucaristia, quello che dice quando svolge 

una catechesi, ciò che decide quando fa una scelta pastorale in qualsiasi campo ciò 

avvenga, abbiano lo stesso grado di autorità e autorevolezza. Senza contare che ciò può 

indurre a una forma di sacralizzazione del prete, qualunque sia l’oggetto specifico del 

suo ministero.  

Dall’altro lato, va a mio avviso segnalato che una non chiara ermeneutica della 

pienezza del sacramento dell’ordine del vescovo e il ripensamento dell’unico 

sacramento nei tre gradi ha di fatto indotto a pensare il ministero nella forma della 

matrioska, per cui il grado maggiore include quelli inferiori; non favorendo una 

relazione strutturale tra i tre gradi e neppure con altre ministerialità di tipo laicale, e 

inducendo il prete a svolgere il suo servizio in modo piuttosto individuale e solitario. 

Ciò può avere delle conseguenze problematiche nel momento in cui si pensa 

all’esercizio del ministero presbiterale nelle zone rurali. La più evidente è quella di un 

ministero svolto in un contesto in cui di fatto c’è una minore appartenenza di cristiani 

di un tempo e soprattutto ci sono meno preti che nel passato e nel quale, proprio per 



 

 

10 

questo, lo stesso prete ha la responsabilità di più comunità ma nelle quali può correre 

il pericolo di svolgere il suo ministero in modo ancora più presenzialista e accentratore 

che quando vi erano più preti. Una seconda conseguenza, strettamente congiunta alla 

prima, è quella data da un ministero che, nei fatti, lungi dal promuovere nelle comunità 

processi di estroversione, di missionarietà e di percezione netta della fine della 

cristianità, favorisce e incentiva – pur senza volerlo – il mantenimento dello status quo. 

Le conseguenze sono note: come quella di una quasi impossibilità, in certi contesti, a 

unificare almeno alcuni aspetti della vita ecclesiale tra comunità diverse (come la 

celebrazione eucaristica domenicale, l’attività catechetica o caritativa, la pastorale 

giovanile); e ciò non solo a motivo delle distanze.  

Se a questo si aggiunge che uno dei modi che si sono usati per mantenere le cose come 

stanno è stato quello di importare preti provenienti da altri continenti è facile intuire 

che della svolta teologica operata dal Vaticano II si rischia di recepire di più i possibili 

limiti che non le possibili virtualità.   

3. Prospettive aperte 

Ciò detto, sulla base della riflessione teologica compiuta e delle problematiche 

segnalate, si possono indicare alcune prospettive. Esse riguardano la rivisitazione del 

servizio di presidenza del presbitero; le possibilità insite nel considerare il ministero 

ordinato come differenziato e articolato al suo interno; la possibilità di immaginare 

nuove ministerialità laicali; e la considerazione di possibili analogie con il ministero 

episcopale. 

3.1 Rivisitazione del servizio di presidenza del presbitero 

Uno dei vantaggi che la teologia emersa dall’ultimo Concilio ci consegna è quello 

di orientare ad una comprensione del ministero come servizio essenziale al fine di 

radicare continuamente la Chiesa nella memoria apostolica, attraverso l’esercizio 

del triplice munus. Ciò fa sì che anche l’annuncio della Parola e il governo servano 

a mantenere radicata la Chiesa nella testimonianza apostolica. In particolare, per il 

vescovo e per il presbitero ciò si esplica – pur in modo analogo – nel servizio della 

presidenza della comunità. Dunque non si può immaginare una presidenza 



 

 

11 

dell’eucaristia che non abbia un qualche collegamento intrinseco alla presidenza 

della comunità, che nasce sempre dalla celebrazione eucaristica. Ma tale presidenza 

è un servizio affinché nessuna dimensione della Chiesa prenda una strada diversa 

da quella consegnataci dalla memoria apostolica. 

Questo spiega perché non si può immaginare che vi siano ambiti della vita ecclesiale 

che si ritengano sganciabili dal servizio di presidenza del presbitero. Pensando, 

dunque, al servizio dei preti nelle zone rurali non si può prospettare – per parlare di 

uno degli snodi più importanti – uno sganciamento totale dal servizio del prete della 

dimensione amministrativa ed economica. La legale rappresentanza, sancita dal can. 

532 CIC, traduce su un piano giuridico un principio teologico che dovrebbe però 

essere chiaro: quello dato dal fatto che il prete esiste per garantire che nessuna 

dimensione, neppure quella amministrativa ed economica, venga esercitata con 

finalità diverse da quelle della Chiesa, che si mantiene fedele alla testimonianza 

apostolica. Si può dunque dibattere circa il fatto che la legale rappresentanza sia la 

migliore traduzione giuridica possibile; ma non si può cercare delle soluzioni che 

mettano in campo una concezione del presbitero esclusivamente cultuale e magari 

sacrale, con il rischio forte di porre le premesse perché alcune dimensioni della vita 

ecclesiale, come quella amministrativa ed economica, vengano poi esercitate in 

maniera magari efficiente e competente, ma non secondo le finalità dell’esistenza e 

della missione della Chiesa. 

Ciò non significa però che presiedere delle comunità e garantirne il radicamento 

apostolico si traduca nel fatto che il presbitero debba poi occuparsi in maniera 

diretta di tutti gli aspetti, accampando oltre tutto competenze che neppure ha. In 

questo senso, bisogna prospettare un altro sentiero rispetto a quello che di fatto è 

stato spesso assunto dalla messa in atto del magistero conciliare in questi 

sessant’anni. Spesso la pratica ha promosso una presidenza intesa come l’accollarsi 

da parte del prete di tutte le responsabilità e, talvolta, la sacralizzazione delle scelte 

operate in qualunque campo del suo ministero. Bisogna però essere lucidi su questo 

punto: affermare che il ministero del presbitero è un servizio di presidenza, che 



 

 

12 

implica anche un’attenzione alla dimensione economica ed amministrativa, non 

significa ipso facto che l’unico modo di esercitare tale presidenza sia quello di una 

cura immediata di ogni questione o, peggio, una sacralizzazione di qualunque scelta 

compiuta, qualunque sia l’ambito di cui si parla. 

Può venire in aiuto a immaginare altre forme di presidenza che possono essere 

molto utili nelle zone interne, un’altra prospettiva conciliare: quella del presbiterio, 

specie se si pensa il vescovo come interno ad esso e presidente anzitutto di esso. 

In quest’ottica si può immaginare che la presidenza sia da leggersi più nella logica 

della episcopé, ovvero della sorveglianza, che non dell’azione diretta e immediata 

su ogni questione. Una sorveglianza il cui potere non è evidentemente ad omnia, 

ma relativo a ciò che concerne il possibile deragliamento della Chiesa dalla 

testimonianza apostolica. Forse è soprattutto nella specificazione dei confini del 

potere del presbitero che si potrebbe chiedere al Diritto degli interventi più precisi 

e puntuali, invece che invocare uno scollamento totale del ministero del presbitero 

da tutto ciò che concerne la dimensione economica ed amministrativa, che 

rischierebbe di compromettere aspetti importanti del suo ministero. 

D’altra parte, quando si pensi alla presidenza nell’orizzonte di un presbiterio, si 

possono trovare prospettive interessanti per evitare di dover ritenere, in modo 

irrealistico, che ogni singolo presbitero sia dotato di analoghe qualità e carismi su 

tutto quanto concerne i tria munera. Questo proviene da una interpretazione del 

mutamento teologico sedimentatosi nell’ultimo Concilio che può avere effetti 

negativi quando pensiamo ai preti nelle zone interne, in quanto può indurre all’idea 

che un prete valga semplicemente l’altro e che a chiunque si possano chiedere le 

medesime cose: salvo il fatto che la dimensione personale smentisce 

sistematicamente un tale pensiero. Diverso se si pensa in termini di presbiterio. In 

un tale orizzonte, si può immaginare di dover pensare per ogni ampia zona rurale o 

interna almeno un presbitero che abbia le qualità per esercitare un servizio di 

sorveglianza anche su un territorio piuttosto ampio, coadiuvato da confratelli che lo 



 

 

13 

aiutano senza che tutti siano dotati ugualmente di uno sguardo di insieme e di una 

capacità di presidenza non presenzialista e non esercitata al modo della direzione e 

del controllo di ogni singolo aspetto. In questo, una sana differenziazione del clero, 

che è stata sempre presente in qualche modo nella storia della vicenda cristiana, può 

essere quanto mai utile, quando si pensi in particolare alle zone interne. 

3.2 Differenziazione e complementarità nel ministero ordinato 

Esiste poi una seconda prospettiva, che potrebbe essere di aiuto a prospettare il 

ministero presbiterale nelle zone interne nel prossimo futuro. Essa è data dalle 

possibilità che si possono aprire da un’accoglienza più matura, teologicamente e 

pastoralmente, del ministero diaconale quale parte del ministero ordinato a tutti gli 

effetti, benché non sacerdotale, secondo quanto è stato sviluppato dal Magistero recente 

e puntualizzato anche dall’importante documento della Commissione Teologica 

Internazionale dedicato al tema. La sua esistenza ci dice che il ministero ordinato è a 

servizio del rimando alla radice apostolica, anche con questo ministero non sacerdotale 

e, pertanto, di un ministero che non contempla la presidenza dell’Eucaristia e della 

comunità. 

Il problema è che in questi sessant’anni, nella pratica e talvolta nella stessa teologia, 

non si sono sviluppate tutte le potenzialità di un tale cambiamento, mentre si è stati 

spesso determinati da alcune ambiguità presenti nello stesso Concilio: come quella di 

indurre ancora a pensare ad un ministero di tipo fondamentalmente cultuale; e come 

quella, soprattutto, di pensare ai gradi dell’ordine in una visione gerarchica per la quale 

il grado inferiore è di fatto assorbito da ciò che è e fa colui che è investito del grado 

superiore. Ciò non ha permesso di pensare e tanto meno di avviare pratiche di esercizio 

del ministero diaconale, che possa essere davvero altro da quello presbiterale e 

complementare ad esso. 

Se lo si facesse, si potrebbe cogliere l’opportunità che è data da un ministero che è di 

per sé plastico, più suscettibile di quello presbiterale di assumere forme diverse e 

rispondere ad esigenze diversificate. 



 

 

14 

In questa linea, si potrebbe pensare specie nelle zone rurali ad un ministero del diacono 

che – se si ha la persona giusta e competente – potrebbe davvero avere la responsabilità, 

sempre sotto la sorveglianza e la presidenza del presbitero, della gestione 

amministrativa ed economica di una vasta comunità di piccole parrocchie. 

Oppure, si può pensare ad un ministero che faciliti la creazione e la cura dei legami tra 

le persone di una stessa comunità e la creazione e la cura del legame tra le comunità 

affidate alla presidenza di un solo presbitero. Già negli anni ’60 Karl Rahner vedeva 

soprattutto nella tessitura e nella cura delle relazioni e della formazione di una 

comunità umana il futuro del servizio caritativo del diacono. Egli osservava con 

acutezza come le parrocchie si fossero strutturate sulla base di preesistenti comunità 

civili, mentre ciò che si andava velocemente sfaldando era proprio l’esistenza del 

tessuto di relazioni di tali comunità. Cosa che si sta evidentemente verificando in 

maniera sempre più intensa nel contesto culturale attuale e che coinvolge, pur in un 

modo specifico, le zone rurali. Sarebbe interessante, in tal senso cominciare ad 

immaginare un esercizio del ministero ordinato in tali zone, sapendo di dover cercare 

candidati al ministero diaconale e sapendo che la presenza di diaconi potrebbe risultare 

utile a riformulare l’esercizio attuale del ministero del presbitero in molti aspetti, 

compreso questo ministero di tessitura di relazioni. In fondo, ciò che spesso è di 

ostacolo – nelle zone rurali – ad un mutamento del modo di vivere l’appartenenza 

ecclesiale è proprio un forte timore di perdere quel che resta della comunità civile a cui 

si appartiene. Il prete ne fa spesso le spese, a tanti livelli. Si può immaginare un 

ministero diaconale che, nell’impegno a tessere e curare le relazioni, prepari per così 

dire il terreno al servizio di presidenza del presbitero. 

3.3. Nuove ministerialità 

Una terza prospettiva è certamente offerta dalla istituzionalizzazione di nuove 

ministerialità laicali. Alla luce delle riflessioni fin qui proposte, si può avanzare la tesi 

secondo cui alcune incompiutezze presenti nel Vaticano II abbiano di fatto favorito una 

prospettiva per la quale il prete si sente investito di tutta la ministerialità di cui necessita 

una Chiesa per esistere.  



 

 

15 

Mi sembra che il fatto di indurre a pensare il triplice grado del ministero ordinato 

secondo la visione che il grado maggiore finisce per assorbire il minore abbia 

certamente indotto all’idea che il prete si ritenga il detentore, a livello delle comunità 

parrocchiali, di tutte le ministerialità che, al limite, può delegare secondo il suo 

beneplacito. Dall’altro lato, ci sono nello stesso Concilio dei richiami a possibili altre 

ministerialità laicali. È il caso di dell’incipit di L.G. 18, laddove si parla di vari 

ministeri istituiti da Cristo, anche se – come nota Philips nel suo commento – si 

rimanda ad altri momenti per parlare di doni carismatici. Non vi è tuttavia una 

trattazione diffusa nel corpus conciliare e questo può aver prodotto una certa lentezza 

a prendere confidenza con la necessità strutturale di altri ministeri. 

Oggi mi pare una strada percorribile, per meglio evidenziare che il ministero della 

presidenza non è assorbimento di ogni ministero di cui necessita la Chiesa. Ciò può 

rappresentare una risorsa importante, specie nelle zone interne e rurali. 

Si tratta di qualcosa che ogni Chiesa locale può e deve strutturare. Quel che mi pare 

importante è che avvenga una istituzionalizzazione di alcuni ministeri, in modo che si 

renda evidente in maniera sempre più chiara a tutto il popolo di Dio che quello del 

prete non è l’unico ministero esistente. Si può pensare al ministero dell’accolitato, in 

particolare, come quello della cura e della vicinanza a tutte le persone anziane e malate, 

che non possono prendere normalmente parte alla vita delle comunità cristiane. Un 

ministero che, in quanto tale, è occasione di incontro e di contatto con intere famiglie. 

Si può pensare al ministero del responsabile e coordinatore della catechesi, 

immaginando persone che si prendono in carico la responsabilità di gestire la catechesi 

(non solo quella dei bambini e dei ragazzi!) in ogni comunità cristiana e in gruppi di 

comunità. Si può pensare soprattutto al ministero di guida di comunità, laddove il prete 

non è residente. 

Alcune attenzioni mi parrebbero decisive. Insieme al fatto che vi sia una vera e propria 

istituzionalizzazione, per le ragioni suddette, è indispensabile che vi sia 

l’istituzionalizzazione di un percorso formativo e un processo di discernimento che non 



 

 

16 

coinvolga soltanto il prete o i preti delle comunità interessate, ma responsabilizzi in 

qualche modo la Chiesa locale e il suo vescovo. Oltre ciò mi parrebbe importante che 

tali ministeri vengano concessi a tempo, affinché ad accedere ad essi non siano soltanto 

delle persone che si sentono di spendere l’intera loro esistenza e, soprattutto, al fine di 

evitare che vengano bloccate nuove corresponsabilità. Per quel che concerne il 

ministero di guida di comunità laddove il prete non è residente, mi parrebbe importante 

che si tratti non tanto di un singolo ministro, bensì di un gruppo ministeriale. Ciò potrà 

aiutare a rendere evidente che non si ha a che fare con un ministero che sostituisce 

quello della presidenza, la quale è riservata al presbitero. 

Trattandosi di ministeri istituiti, con un mandato chiaro di responsabilità e sempre sotto 

la presidenza del presbitero, essi possono costituire una possibilità per immaginare 

forme nuove del ministero del presbitero nelle zone rurali, senza annullare il suo 

servizio di presidenza che si esprime e si visibilizza nella presidenza della celebrazione 

eucaristica. 

3.4 Analogie virtuose con il ministero episcopale 

Ho tralasciato volutamente di parlare di altri ministeri più strettamente correlati 

all’ambito amministrativo ed economico, perché mi sembra che qui si possa fare tesoro 

di una analogia con ciò che già l’attuale CIC prevede in relazione al ministero di 

presidenza del vescovo. Penso in particolare a due figure, quella del cancelliere e quella 

dell’economo diocesano. 

Il canone 482.1 indica l’obbligo della costituzione della figura del cancelliere. Nel 

commento offerto dalla Redazione di Quaderni di Diritto Ecclesiale si dice: «E’ 

obbligatoria in ogni curia la costituzione dell’ufficio del cancelliere, il cui compito 

principale consiste nel redigere e custodire gli atti della curia, emanati cioè da chi è 

soggetto di potestà esecutiva ordinaria (…): in questo senso anche gli atti emanati dal 

vescovo, in quanto ordinario, sono atti della curia»1. 

 
1 Codice di Diritto canonico commentato, p. 437. 



 

 

17 

Pur nella consapevolezza che in questo caso l’analogia implica davvero una profonda 

dissimilitudine, si può però ipotizzare che tutto il servizio riguardante il lavoro di 

ufficio e la preparazione e gestione dei documenti necessari a vari livelli, sul piano 

parrocchiale o anche interparrocchiale, possa essere svolto da una persona investita di 

un ministero proprio e, per ciò stesso, riconosciuta dall’intero popolo di Dio. Al 

presbitero potrebbe spettare qualcosa di simile al compito che spetta al vescovo rispetto 

ai documenti della diocesi che, nel caso della presenza di un cancelliere efficiente, è 

davvero ben poca cosa e si limita spesso solo ad una sorta di supervisione. 

Un’analogia ancora più stretta si può invece immaginare a proposito del compito 

amministrativo ed economico. Il canone 494.1 afferma quanto segue: «In ogni diocesi, 

dopo aver sentito il collegio dei consultori e il consiglio per gli affari economici, il 

Vescovo nomini un economo; egli sia veramente esperto in economia e particolarmente 

distinto per onestà». Il commento che i canonisti di Redazione offrono all’intero canone 

può essere istruttivo nella prospettiva di immaginare un servizio analogo a livello di 

una parrocchia o, pensando alle zone rurali, soprattutto a livello interparrocchiale. Essi 

affermano infatti: «L’ufficio dell’economo diocesano è una figura giuridica nuova e 

obbligatoria. Per la nomina, il vescovo deve sentire ad validitatem (…) il CDAE e il 

collegio dei consultori. Deve possedere competenza in materia economica e 

distinguersi per rettitudine personale. Può essere chierico o laico (uomo o donna). (…) 

All’economo spettano compiti esecutivi relativamente alla conduzione concreta 

dell’amministrazione, sia ordinaria che straordinaria, dei beni della diocesi. Egli è 

soggetto da un lato all’autorità del vescovo, che ne è il responsabile ultimo, dall’altro 

alla funzione di indirizzo e di controllo del CDAE. Spetta all’economo redigere ogni 

anno il bilancio consuntivo della diocesi»2. 

Se si prende sempre più atto che esiste la possibilità di un Diritto diocesano, forse 

troppo poco sfruttata, si può immaginare la decisività di istituire nelle zone interne, con 

una normativa adeguata, figure ministeriali analoghe a quel che l’economo è sul piano 

 
2 Ibidem, pp. 446-447. 



 

 

18 

della diocesi. Si tratta di individuare cristiani dotati della giusta ed adeguata 

competenza, in un confronto previo con il consiglio o i consigli per gli affari economici 

della parrocchia o delle parrocchie e affidare ad essi il compito dell’amministrazione 

concreta. Anche in questo caso si può pensare che il consiglio o i consigli per gli affari 

economici siano chiamati a offrire un servizio di indirizzo e di controllo. Allo stesso 

modo si può ipotizzare che il presbitero eserciti la sua autorità, senza che questa si 

concretizzi nell’occuparsi concretamente dell’amministrazione o delle scelte e della 

conduzione dei lavori di volta in volta necessari; ma sia, appunto, una autorità di 

episcopè, di sorveglianza perché tutta la dimensione economica ed amministrativa, pur 

godendo della giusta autonomia, non venga intesa e condotta con criteri altri da quelli 

evangelici ed ecclesiali e rimanga pertanto a servizio di ciò che la Chiesa è e della 

missione che è chiamata a svolgere.  

Conclusione 

Sappiamo bene che una delle grandi sfide che come Chiese stiamo vivendo è quella di 

ripensare alla forma della nostra esistenza in un contesto di fine del regime di 

cristianità, che ci vede sempre più quale minoranza. La forma di una presenza capillare 

a copertura di ogni angolo di territorio è oggi non rispondente più alla realtà, per diversi 

motivi: la contrazione numerica dei cristiani e, quindi, anche dei preti; la fine della 

civiltà contadina, che implicava una certa stabilità nei luoghi di residenza. 

Si apre la necessità di nuove forme di presenza, specie nei territori interni. Cosa che 

implica un modo nuovo di concepire il ministero dei presbiteri. 

La proposta abbozzata tiene conto dei mutamenti in ciò già in atto, cercando di 

intravvedere nuove possibilità. Nel farlo si è però cercato di non perdere i guadagni 

riguardanti il ministero che la teologia ci consegna e di vigilare sulle possibili derive 

che hanno la loro radice in alcune incompiutezze teologiche o in troppo facili retoriche 

ecclesiastiche. 



 

 

19 

Il punto dirimente mi pare quello di non smarrire l’importanza di un ministero di 

presidenza dei presbiteri nell’orizzonte di una episcopé, senza per ciò sentirsi costretti 

a pensarla nella forma del sequestro e dell’assunzione di ogni possibile ministerialità.  

 

  

 

 


